מסכת מעילה פרק ראשון קדשי קדשים

מתוך "גמרא נוֹחָה"

על שם הורי **נ**פתלי **וח**נה **ה**ולנדר הכ"מ

כל המוצא שגיאה נא להודיע לישעיהו הכהן הולנדר, ביאליק 27 פתח תקוה 49351, לכתובת yeshol@gmail.com

**מקרא:**

דברי הגמרא באותיות כאלה: 12 ROD; **רש"י** בתוך הגמרא בסוגריים () ובתוך הסוגריים - אותיות 10 MIRIAM ; מראי מקומות גם 10 MIRIAM

מובאות וציטטות בגופן NARKISIM; השלמת פסוקי המקרא בסוגריים () ובאותיות 10 NARKISIM;

 הערות: בסוגריים [] באותיות 10 CourierNew; ההערות עם קידומת ## אינם פשט הגמרא אלא הערת העורך לבדיקת הלומד.

תחילת עמוד - בתחילת שורה, אפילו באמצע משפט - כך:

(תענית ב,ב)

הגירסא: לפי דפוס וילנא עם אחדים מההגהות שעל הדף – לפי הנראה לי כנחוץ לצורך הפשט הפשוט.

מקרא: בתחתית הדף

הערות בשולי הדף – בתצוגת דף אינטרנט אפשר – באקפלורר – להניח עליהם את הסמן ואז מופיעה ההערה בחלון. אפשר גם לראות אם עוברים לתצוגה של דף הדפסה.

In Explorer, Footnotes become visible when the cursor rests on the number of the footnote.

הערות וטבלאות באנגלית – ע"י כולל עיון הדף, ראש הכולל הרב מרדכי קורנפלד –

Producers of the Dafyomi Advancement Forum, mailto:daf@dafyomi.co.il, http://www.dafyomi.co.il/

This material is ©2005 by Julius Hollander 27 Bialik St., Petah Tikva, Israel 49351

Permission to distribute this material, with this notice, is granted - with request to notify of use
at yeshol@gmail.com

מעילה פרק ראשון קדשי קדשים

בתורה:

ויקרא ה,יד-טז: וידבר ה’ אל משה לאמר:

נפש כי **תמעל מעל** וחטאה בשגגה מקדשי ה’ והביא את אשמו לה’ איל תמים מן הצאן בערכך כסף שקלים בשקל הקדש לאשם;

ואת אשר חטא מן הקדש ישלם ואת חמישתו יוסף עליו ונתן אותו לכהן וכפר עליו באיל האשם ונסלח לו

* זו המעילה בקדשים.

)מעילה ב,א(

משנה:

קדשי קדשים ששחטן בדרום - מועלין בהן (אף על גב דדינן לישחט בצפון - לא יצאו מקדושתן לגבי מעילה, שהנהנה מהן שוה פרוטה – מעל), (כיצד? -) שחטן בדרום וקיבל דמן בצפון, בצפון וקיבל דמן בדרום (דלא תימא שחטן בדרום וקיבל דמן בצפון - דהא הוי עיקר עבודה: דמקבלה ואילך מצות כהונה, ומקבלה ואילך הוי בצפון, אלא: אפילו שחטן בצפון וקיבל דמן בדרום - אף על גב דקבלה - דהיינו עיקר עבודה - היא בדרום שלא כדינן, אפילו הכי מועלין בהן), (וכן אם) שחט ביום וזרק (דמן) בלילה (אף על גב דלילה לאו זמן הקרבה היא), (וכן אם שחט) בלילה וזרק ביום (והאי - כל דכן הוא דמועלין בהן, דהא זריקה - דהיא עיקר עבודה - הוית ביום, ו'זו ואין צריך לומר זו' קתני), או ששחטן (בצפון ביום וחישב עליהן לאוכלן) חוץ לזמנו (דהיינו פיגול ויש בו כרת) וחוץ למקומו (דהיינו פיגול ואין בו כרת) - (אפילו הכי) מועלין בהן. (ותרוייהו: פיגול דחוץ לזמנו ופיגול דחוץ למקומו - מחד קרא נפקי (זבחים דף כח.): מ'ואם האכל יאכל מבשר זבח שלמיו [ביום השלישי לא ירצה המקריב אתו לא יחשב לו פגול יהיה והנפש האכלת ממנו עונה תשא [ויקרא ז ,יח]] דאיתקש חוץ למקומו לחוץ לזמנו וקרי ליה 'פיגול', אבל לא הוי פיגול גמור דליחייב עליה כרת.)

כלל אמר רבי יהושע: כל שהיה לה שעת היתר לכהנים (ושוב נפסלה מהם) - אין מועלין בה, וכל שלא היה לה שעת היתר לכהנים - מועלין בה.

איזו היא 'שהיה לה שעת היתר לכהנים'? – שלנה (הבשר לאחר זריקה), ושנטמאה, ושיצאה (או שנטמאת או שיצאת חוץ לקלעים לאחר זריקה: דאף על גב דהשתא אינה ראויה לכהנים, הואיל והיתה לה שעת הכושר קודם שנפסלה - אין מועלין בה, דלא קרינא בה 'מקדשי ה'' (ויקרא ה,טו) הואיל וכבר היתה ראויה לכהנים).

ואיזו היא 'שלא היה לה שעת היתר לכהנים'? - שנשחטה חוץ לזמנה, חוץ למקומה, ושקיבלו פסולין וזרקו את דמה (בטמאין מיירי, ובקרבנות יחיד דלא הותרה בהן טומאה).

לישנא אחרינא ברש"י:

**ואיזו היא שהיתה לה שעת היתר לכהנים שלנה ושנטמאת**. דהואיל ושחיטה וזריקה הוו כראוי: דהיתה ראויה לכהנים, אף על גב דשוב נפסלה בלינה או ביוצא, דהשתא לית בה היתר לכהנים - אין מועלין בה:

**ואי זו היא שלא היתה לה כו' שנשחטה חוץ לזמנה וכו'**. והוא הדין לכל הני דתנא ברישא: שחטה בדרום, או בלילה - שלא היה להן שעת היתר לכהנים;

והיינו טעמא דנקיט הני תרין: דחוץ לזמנו וחוץ למקומו טפי מכל הני דתנא ברישא דמועלין בהן: דהני תרי איתקוש אהדדי, ומחד קרא נפקי במסכת זבחים (דף כח.) מ'ואם האכל יאכל וגו':

**ושקבלו פסולין**. בעלי מומין, והוא הדין נמי דתני ברישא להא:

גמרא:

קתני '*קדשי קדשים ששחטן בדרום מועלין בהן*' פשיטא! משום דשחיטתן בדרום אפיקינון מידי מעילה?

איצטריך: סלקא דעתך אמינא הואיל ואמר עולא (לקמן בפרק 'ולד חטאת' (דף יב.)) אמר רבי יוחנן: 'קדשים שמתו יצאו מידי מעילה דבר תורה' (אבל מדרבנן אית בהו מעילה, כדאיתא לקמן) - הכי נמי קדשי קדשים לגבי דרום כמה דחנקינון דמי (וליהוו כקדשים שמתו דיצאו מידי מעילה, דלא חזו לא לגבוה ולא להדיוט: דאין פודין את הקדשים להאכילן לכלבים) - קא משמע לן (דלא): קדשים שמתו לא חזו כלל, אבל דרום, נהי דאינו ראוי לקדשי קדשים - אבל ראוי הוא לקדשים קלים (כדתנן ב'איזהו מקומן' (זבחים דף נה.) '*קדשים קלים שחיטתן בכל מקום בעזרה*').

למה לי למיתני כל הני (דתני במתניתין דמועלין בהן? ליתני חדא מינייהו דאף על גב דלא נעשית כמצותו - מועלין בו, וממילא ידענא דהוא הדין לכל הני)?

צריכי: אי תנא 'שחטן בדרום וקיבל דמן בצפון', הכא דאית בהו מעילה משום דקבלה בצפון הוא, אבל שחטן בצפון וקיבל דמן בדרום - הואיל וקיבל בדרום הוא (דקבלה הויא עיקר עבודה) - נפיק מידי מעילה!?

ואי תנא האי - הוה אמינא: יממא זמן הקרבה הוא, אבל שחטה בלילה וזרק ביום, לילה לאו זמן הקרבה, והאי דשחט בלילה - אימא דנפיק מידי מעילה!?

ואי תנא שחטה בלילה, הוה אמינא: הואיל וקבל דמה ביום אית בה מעילה, אבל שחטן ביום וזרק דמן בלילה (והוא הדין אם שחט בלילה וזרק בלילה - דזריקה דעיקר עבודה היא הויא בלילה) - הואיל ולאו זמן הקרבה הוא, (אימא) כמאן דחנקינון דמי ולא אית בהו מעילה? - קמשמע לן (דמועלין: דלילה לאו מחוסר זמן הוא). (והאי בעל הש"ס דייק ממתניתין, ולא סבירא ליה ד'זו ואין צריך לומר זו קתני' (לכך היה גורס במתניתין רק בבא אחת: שחט ביום וזרק בלילה, וק"ל))

חוץ לזמנו וחוץ למקומו למאי חזו\*? (כלומר: כל הני דתני במתניתין - בדין הוא דמועלין בהן, דהאי דשחטן בדרום ראוי לקדשים קלים, כדאמרינן לעיל; ושחט בלילה או זרק בלילה - דין הוא דמועלין בהן, דלילה לאו מחוסר זמן הוא!? אלא **שחט על מנת להקטיר חוץ לזמנו או חוץ למקומו למאי חזיא**? הא שחיטה דמועלין בה הא פגול הוי ולא חזו לא אימורין לגבוה ולא בשר לכהנים, ולא הוו קדשים ראויין כלל, ואמאי מועלין בהן?)

(ומשני:) הואיל ומרצין לפיגולין (כלומר: הואיל והאי שחיטת פיגול לא חשיבא כולי האי דלעולם לא מיקבע בפיגול לחייבו כרת עד שיקרבו כל מתיריו כמצותו: שיזרק הדם וכו' כדאמרינן במסכת זבחים (דף כח:) 'פגול הוא לא ירצה' [ויקרא יט,ז] ואמרינן: כהרצאת כשר - דכתיב ביה 'ירצה לכפר' כך הרצאת פסול דפיגול: מה הרצאת כשר לא הורצה עד שיקרבו כל מתיריו לשמו - כך הרצאת פסול לא נקבע פסול פיגול לחייבו כרת עד שיקרבו כל מתיריו לשם פיגול, והיינו '**מרצין**': שמרצה לצורך הזריקה למקבעיה בפיגול; וכיון דהא זריקה חשובה כל כך דצריכה מרצין לפיגול - אכתי לא יצאת מקדושתה, ומועלין בה).

\*תוספות מעילה דף ב/ב ד"ה חוץ לזמנו (המשך מעמוד א)

לכן נראה למורי הכי: דגרס שפיר 'למאי חזו', כלומר: ודאי ידענא דרבותא משום זריקה ע"כ כדפרישית, מיהו מה חידוש יש? כיון שאין שום ראויות בזריקה - מהיכי תיתי דמפקע מידי מעילה?

ומשני: הואיל ומרצה לפיגולו ולהכי סלקא דעתך דזריקה מפקע מידי מעילה - קא משמע לן דלא.

(מעילה ב,ב)

איבעיא להו: (הני דתני במתניתין דשינה בהן, כגון ששחט בדרום או שקבל דמן בדרום כו') אי עלו (למזבח) - מהו שירדו (צריך להורידן או לא)?

רבה אמר: אם עלו - ירדו, רב יוסף אמר: אם עלו - לא ירדו. אליבא דרבי יהודה (דאמר התם בפרק 'המזבח מקדש' (זבחים דף פד.) 'זאת [תורת העולה] היא העולה [ויקרא ו,ב] - הרי אלו שלשה מיעוטים: פרט לשנשפך דמה, ושלנה, ושיצאה - שאם עלו ירדו) לא תיבעי לך: דכולי עלמא לא פליגי ([לומר] דהני נמי [שבמשנתנו]) דאם עלו ירדו, כי פליגי אליבא דרבי שמעון (דפליג עליה דרבי יהודה, ואמר 'זאת תורת העולה [ויקרא ו,ב – אותו הפסוק שדורש רבי יהודה] - ריבה תורה אחת לכל העולים: שאם עלו לא ירדו): רב יוסף - כרבי שמעון (דכי היכי דאמר רבי שמעון 'הניתנין למטה שנתנן למעלה וכו' - דהיינו שינוי מקום מתן דמים, שאם עלו לא ירדו - הוא הדין נמי היכא דשני במקום שחיטה: ששחטן בדרום, שאם עלו - לא ירדו); רבה אמר לך: עד כאן לא קאמר רבי שמעון (התם אם עלו לא ירדו) אלא בניתנין למטה שנתנן למעלה או בניתנין למעלה שנתנן למטה, ולעולם דשחטן וקבל דמן בצפון (כלומר: דלא אמר דלא ירדו אלא באותו שינוי מקום דמתן דמים, הואיל ושחיטה וקבלה הוי בצפון), אבל הכא, כיון דשחטן בדרום - כמאן דחנקינון דמי (ואם עלו - ירדו).

תנן: '*קדשי קדשים ששחטן בדרום - מועלין בהן*' בשלמא לרב יוסף ניחא (דאמר אם עלו - לא ירדו: הואיל ולא ירדו מקדושתן - משום הכי מועלין בהן), אלא לרבה (דאמר דאם עלו - ירדו: דיצאו מקדושתן) קשיא (דאמאי מועלין בהן)!

מאי '*מועלין בהן*'? – מדרבנן (אבל מדאורייתא לית בהו קדושה, ואם עלו ירדו).

מאי איכא בין דאורייתא לרבנן?

דאורייתא - משלמין חומש, דרבנן – לא (מעילה דרבנן משלם קרן ולא חומש, משום דחומש מפני איל אשם מייתי ליה, ובדרבנן ליכא קרבן, דהוי כמביא חולין לעזרה! הילכך לא מייתי נמי חומש; אבל במעילה דאורייתא מייתי קרן וחומש ואשם מעילה).

ומי איכא מעילה מדרבנן?

אין, דאמר עולא אמר רבי יוחנן: 'קדשים שמתו - יצאו מידי מעילה דבר תורה', (מדקאמר 'דבר תורה' -) אלמא מדאורייתא לא אית להון (לית בהו מעילה), בדרבנן - אית בהון; הכי נמי (לרבה: מאי '*מועלין*'? -) מדרבנן.

לימא (לרבה) תנינא להא דעולא אמר רבי יוחנן!? (דממתניתין נמי שמעינן לה: מי לא אמרינן דקדשי קדשים ששחטן בדרום כמאן דחנקינון דמו, והוו כקדשים שמתו, וקתני '*מועלין בהן*' ואמרינן: מאי 'מועלין'? – מדרבנן, דמדאורייתא לית בהו מעילה, דקאמרינן 'אם עלו - ירדו': דכקדשים שמתו דמו, אם כן היינו דעולא, ומאי קא משמע לן הא דעולא?)

(ומשני:) אף על גב דתנינא (במתניתין) - איצטריך דעולא: סלקא דעתך אמינא: הכא (במתניתין: דקדשי קדשים ששחטן בדרום) - לא בדילין מנהון (משום דאף על גב ששינה בהן, מכל מקום בכשרות נשחטו, ולא בדילי מינייהו אינשי, להכי מועלין בהן: אי לרב יוסף מדאורייתא, אי לרבה מדרבנן), אבל קדשים שמתו (דנבלות נינהו ומאיסי) הואיל ובדילין מנהון - אימא אפילו מעילה מדרבנן לא (דהא בדילי מינייהו) - קא משמע לן (יצאו מידי מעילה דבר תורה, אבל מדרבנן אית בהו מעילה בקדשים שמתו).

מתו - נמי תנינא: (דאין מועלין בהן דתנן לקמן בפרק 'הנהנה שוה פרוטה מן ההקדש' (דף יח.)) 'הנהנה מן החטאת (בעלת מום), כשהיא חיה - לא מעל עד שיפגום (עד שיחסר ממנו: דכיון דקדושת דמים היא - לא מעל עד שיחסר מדמיה, כגון שתלש מן הצמר או שחרש בה והכחישה: דכיון דבעלת מום היא - קיימא לדמיה, וקיימא לן: כל העומד לדמים - אין מועלין בו עד שיחסר מדמיו, אבל כל שאינו עומד לדמים, כגון כוס של זהב של הקדש, כיון שנהנה ממנו כל שהוא, אף על פי שלא חיסרו – מעל), וכשהיא מתה (דלאו לדמי קיימא: דאין פודין את הקדשים להאכילן לכלבים) - כיון דנהנה כל שהוא (בשוה פרוטה) – מעל (אף על פי שלא חיסרו)' (והאי 'מעל' - מדרבנן הוא, דלאחר שמתה דברי הכל אין בה מעילה מדאורייתא; אלא מאי 'מעל'? - מדרבנן)!

(והכא הוא בחטאת מתה, דמעל: דחמורה קדושתה, דלכפרה אתיא; אבל בשאר קדשים - כגון עולה ואשם ושלמי צבור, משום דלאו לכפרה אתו - כיון שמתו לית בהו מעילה אפילו מדרבנן; וקשה לעולא)!?

(אמר לך עולא: הוא הדין דבכל קדשי קדשים סבירא ליה לתנא נמי דמעל, ומאי שנא דנקט בחטאת טפי משאר קדשי קדשים? - ד)סלקא דעתך

(מעילה ג,א)

אמינא: חטאת הואיל ולכפרה קא אתיא (דכשהיא חיה קיימא לחטאת) - לא בדילין מינה, אבל קדשים הואיל ולאו לכפרה קאתי בדילי מנהון ולית בהו מעילה (והשתא נמי כשהיא מתה בדילי מינה ולא אצטריך למגזר בה מעילה)? - קא משמע לן (תנא דמעל, וכל שכן בהנך דלאו לכפרה אתו ואית בהו מעילה, הואיל ומחיים לא בדילי מינייהו אינשי כולי האי).

וחטאת שמתה מי אית בה מעילה? והתניא [דומה לתופסתא מעילה פ"א מ"ג]: '*חטאות המתות* (כגון חמשה חטאות המתות) *ומעות ההולכות לים המלח* (הנך שנמצאו לאחר כפרה) *- לא נהנין* (מדרבנן דאיסורא איכא) *ולא מועלין* (אפילו מדרבנן: דהא ליכא למימר 'לא מועלין מדאורייתא אבל מועלין מדרבנן', דלא מצית למימר הכי דכיון דתנא ליה ברישא 'לא נהנין' – מדרבנן, דליכא אלא איסורא בעלמא, היכי מיתריץ למימר 'אבל מועלין'? אלא הכי מיתריץ: למימר לא נהנין מדרבנן ולא מועלין נמי מדרבנן, דאיסורא בעלמא איכא, ולא מעילה)' (וקשה לעולא)!?

אמרי: חטאות המתות (כיון דלא קיימי להקרבה אלא למיתה) - בחייהן בדילין מנהון (בדילי מינייהו אינשי אפילו מחיים, וכל שכן לאחר מיתה, דמאיסי ולא אתי לאיתהנויי מינייהו; הילכך לא איצטריך למיגזר בהו מעילה), לאפוקי היכא דמחיים דלא בדילין מיניה (לאפוקי שאר קדשים, דלהקרבה קיימי, דלא בדילי מינייהו מחיים - איצטריך למגזר בהו מעילה לאחר מיתה).

איתיביה רב יוסף לרבה חדא מגו חדא וחדא מגו חדא (כלומר: שלא מצא לו קושיא ממשנה אחת עד שדקדק שלש משניות זו מזו וזו מזו, והעמיד השלישית בשנוי מקום שחיטה, וקתני בה 'אם עלו לא ירדו'; ואלו המשניות - במסכת זבחים: תרי מינייהו הוו בפרק 'חטאת העוף' (דף סו: ודף סח:) והשלישית בפרק הסמוך לו (בפ"ט) והכי קתני התם):

'(חטאת העוף שעשאה כמעשה עולת העוף ועולת העוף שעשאה כמעשה חטאת העוף וכו' ואוקמינן התם בגמרא דכל הני דתני התם - היינו ששינה במקום מליקה ושינוי הזאה, וקתני התם) [זבחים פ"ז מ"ג] *וכולן* (אף על גב ששינה בהן לא חשיבי כנבלה אלא דינן כמליקה, ו)*אין מטמאים בגדים אבית הבליעה ומועלין בהן* (דלא יצאו מקדושתן)*, חוץ מחטאת העוף שעשה למטה* (מחוט הסיקרא) *כמעשה חטאת העוף לשם חטאת* (דהיינו כמצוותה: דמצוותה הוי למטה מחוט הסיקרא, דאין מועלין בה, שהרי יש לה עכשיו שעת היתר לכהנים)' (ואף על גב דתנא בההיא משנה עצמה 'עולת העוף שעשאה למעלה' - דהיינו כמצוותה - לא תני דאין מועלין בה, משום דעולה כליל, ואף על פי שנעשית כמצוותה אין בה היתר לכהנים, הילכך מועלין בה), וקתני עילויה [זבחים פ"ז מ"ה; דף סו,ב]: '*כל שהיה פסולו בקדש* (כגון הני דשינה במליקה והזאה) *- אינו מטמא בגדים אבית הבליעה* (והיינו 'חדא מגו חדא', כלומר: דהכי דייקינן: דכי היכי דההיא דקתני 'וכולן אינן מטמאין בגדים' מיירי בשינוי מקום מליקה, כדמוקמינן התם - אף הא נמי, דתני 'כל שהיה פסולו בקדש אינו מטמא בגדים' - מיירי בשינוי מקום מליקה)*, וכל שלא היה פסולו בקדש* (כגון: שעבר זמנו, או שיבש גפה, או נקטעה רגלה, דהיינו פסול דשלא בקדש, אלא שאירע לה קודם שהוקדשה ונמלקה) *- מטמא בגדים אבית הבליעה*', וקתני (בפרק הסמוך לו): '*כל שהיה פסולו בקדש - אם עלו לא ירדו* [זבחים פ"ט מ"ב, דף פד,א: ואלו - אם עלו לא ירדו: הלן והטמא והיוצא והנשחט חוץ לזמנו וחוץ למקומו ושקבלו פסולים וזרקו את דמו. רבי יהודה אומר: שנשחטה בלילה ושנשפך את דמה ושיצא דמה מחוץ לקלעים - אם עלתה תרד. רבי שמעון אומר: לא תרד, שהיה רבי שמעון אומר: כל שפסולו בקודש – הקודש מקבלו]' (והיינו 'אידך', וחדא מגו חדא: דכי היכי דהאי 'כל שהיה פסולו בקדש אינו מטמא בגדים אבית הבליעה' מיירי בשינוי מקום מליקה, דהיינו תחילת עבודה - אף האי דקתני נמי 'כל שהיה פסולו בקדש אם עלו לא ירדו' - בשנוי מקום מליקה מיירי, וקתני 'אם עלו לא ירדו' וכי היכי דבשנוי מקום מליקה לחוד - דהיא התחלת עבודה קתני 'אם עלו לא ירדו' - הוא הדין במתניתין בשנוי מקום שחיטה לחוד, דהיינו התחלת עבודה – אם עלו לא ירדו) - תיובתא דרבה!?

תיובתא.

והא דפליגי בה רבה ורב יוסף (בשנוי מקום שחיטה) - פשיטא ליה לרבי אלעזר (דהכי תנינן תמן במסכת זבחים בפרק בתרא (פ"יד מ"י, דף קיב:): מה בין במת יחיד לבמת צבור - דהיינו מזבח במת יחיד? - אינה טעונה צפון ולא תנופה ולא הגשה ולא ריח ניחוח, ואינו נפסל ביוצא כו'), דאמר רבי אלעזר: עולת במת יחיד שהכניסה לפנים (אם הקדיש בהמה להקריבה עולה בבמת יחיד בשעת היתר הבמות, ונמלך והכניסה לפנים לעזרה להקריבה במזבח) -

(מעילה ג,ב)

קלטוה מחיצות (של עזרה) לכל דבר (דהוי כמי שהוקדשה מתחלה להקריבה למזבח: דטעונה צפון וכל דברים הטעונים בקדשי מזבח, ונפסלת ביוצא ובדרום ובשאר פסולין הנהוגין בקדשי מזבח); בעי רבי אלעזר: עולת במת יחיד שהכניסה שנפסלה (ששחטה לההיא עולת במת יחיד לאחר שהכניסה לעזרה בדרום) ; עלו (והעלה אותה הכהן לגבי המזבח בשוגג או במזיד) - מהו שירדו? (מאי לאו) מדקמיבעיא ליה לחדא (בהא דתחלתה לאו למזבח) - מכלל דאידך (בעולת פנים) פשיטא ליה, אי כרבה אי כדרב יוסף!

(ומשני: לא! לעולם לא פשיטא ליה אי כרבה אי כרב יוסף, אלא) חדא מגו חדא (עולת במת יחיד מגו עולת פנים) קמיבעיא ליה: עד כאן לא קאמר רבה התם (בעולת פנים ששינה בשחיטתה או שיצאתה) אם עלו ירדו (משום) מחיצה כתיקנה (כלומר: היכא דמעיקרא כי אקדשה לשם קדושת פנים - אקדשה להקריבה בעצמה, דהיינו 'מחיצה כתיקנה', התם כי שינה בה) - (משום הכי) פסלה, (אבל עולת במת יחיד, הואיל והוקדשה תחילה) שלא כתיקנה (להקריבה בחוץ) - (כי הכניסה לאחר מכן בפנים ושחטה בדרום או יצאת) לא פסלה (ואם עלתה לא תרד, דהא דאמרינן דנפסלת בדרום או ביוצא - היינו כשנכנסה תחילה למחיצת עזרה, דהיינו 'כתיקנה'), או דילמא: אפילו לרב יוסף דאמר (בעולת פנים אי שינה בה) אם עלתה לא תרד: מחיצה כתיקנה (היינו טעמא: דכיון שהקדישה להקריבה במחיצת העזרה, דהיינו כתיקונה) – קלטה (קלט לה מזבח דאם עלתה לא תרד), (אבל עולת במת יחיד שהוקדשה תחלה) שלא כתיקנה (ואחר כך הכניסה בפנים, דהיינו 'מחיצה שלא כתיקנה', ויצאת או נשחטה בדרום) - (אם עלתה – תרד:) לא קלטה (דלא קלט מזבח ולא אתאי תחילה למחיצת עזרה כתיקנה)?

תיקו. (ומדקמבעיא ליה אליבא דתרוייהו - שמע מינה דבשינוי מקום שחיטה דעולת פנים נמי לא פשיטא ליה אי כרבה אי כרב יוסף.)

אמר רב גידל אמר רב: זריקת פיגול (שחישב בשחיטה לפגל הזבח, ופגל נמי בזריקה, והשתא הוקבעה לפיגול שיש בו כרת) אינו מוציא מידי מעילה בקדשי קדשים (כלומר: דזריקת פיגול אינה חשובה כל כך שתוציא בשר קדשי קדשים מידי מעילה כזריקה כשרה, דקיימא לן דמאחר שנזרק הדם כראוי - יש בבשר היתר לכהנים ואין מועלין בו, אבל הכא - כיון דפיגל בזריקה - לא יצא הבשר מידי מעילה, דהא לא חזי לכהנים), ואינו מביא (ואותה זריקה אינה מביאה האימורין) לידי מעילה בקדשים קלים (כזריקה כשרה, כדתנן בסיפא דמתניתין 'בקדשים קלים לאחר זריקת דמן מועלין באימורין ואין מועלין בבשר' דלא חשיבא זריקא כלל לענין מעילה).

תוספות ד"ה אמר רב גידל אמר רב זריקת פיגול אינו מוציא מידי מעילה בקדשי קדשים.

פירוש: אם שחט בפיגול ואחר כך זרק סתם - אין הזריקה מוציאתו מידי מעילה דניקרי ביה היתר לכהנים, אף על גב דמהניא זריקה לאקבועי בפיגול, דדרשינן (זבחים דף כח:) 'כהרצאת כשר כך הרצאת פסול', אלמא בעינא בפיגול קריבת מתירין בהכשר; סלקא דעתך אמינא דכמו כן חשבה רחמנא זריקה להוציא מידי מעילה ולהביאו למהוי כאילו תובע חלק גבוה - קא משמע לן רב גידל דתרתי לא עבדי: לאקבועי בפיגול ולהוציא מידי מעילה:

יתיב אביי וקאמר לה להא שמעתא (דרב גידל); איתיביה רב פפא לאביי [מנחות פ"ז מ"ג]: '*השוחט את התודה לפנים ולחמה חוץ לחומה\* - לא קדש את הלחם* (דכתיב על זבח התודה חלות (ויקרא ז,יב) ובעינן 'על' בסמוך)*; שחטה עד שלא קרמו פניה בתנור, ואפילו קרמו כולן חוץ מאחת מהן - לא קדש הלחם* (דבעינן בשעת זביחה שיהא כל הלחם ראוי)*; שחטה חוץ לזמנה* (דחישב עליה בשעת שחיטה לאוכלה חוץ לזמנה) *וחוץ למקומה* (או חוץ למקומה) *- קדש הלחם*' (וקסלקא דעתא אף על פי שזרק במחשבת פיגול קדש הלחם להכי דמועלין בו), אלמא פיגול מייתי לה לידי מעילה (בקדשים קלים, וקשיא לרב גידל דאמר אינה מביאה לידי מעילה בקדשים קלים)!

\* תוספות ד"ה ולחמה חוץ לחומה לא קדש הלחם. דאין הלחם קדוש אלא בשחיטת הזבח, והואיל ובשעת שחיטת הזבח לא היה תוך לחומה - לא קדש הלחם; ואפילו קרמו פניה חוץ מאחת מהן - לא קדש הלחם: דאין שחיטת תודה מקדשת לחמה עד שיקרמו פניה, משום ד'לחם' כתיב (ויקרא ז,יג) דמשמע קרימת פנים קדש הלחם.

אישתיק.

כי אתא (אביי) לקמיה דרבי אבא, אמר ליה: (הא דרב פפא לא קשיא לרב גידל:) בזריקה (הא דאמר רב גידל דאינו מביא לידי מעילה - היינו דפיגל בזריקה ממש, דהוי פיגול גמור; אבל טעמא דקדש הלחם כשפגל בשחיטה - משום דשתק בזריקה: דלא פגל בזריקה, הילכך לא הוי פיגול גמור בשחיטה לחודה - להכי קדש הלחם, ומועלין בו).

אמר ליה רב אשי לרבא: והא אמר עולא (במסכת זבחים בפרק 'בית שמאי' (דף מג.):): קומץ פיגול (שחישב עליו לפגל בשעת קמיצה\*) שהעלו לגבי מזבח - (כיון שמשלה בו האור) פקע פיגולו ממנו (שאם פקע מיד וירד מעל גבי המזבח – יעלה), (מכל מקום קתני 'קומץ פיגול': דפגל בקמיצה) וקמיצה היינו שחיטה (ופיגול דקמיצה הוי כמו פיגול דשחיטה: דהיכי דקבע פיגול בקמיצה לחודה - הכי נמי מיקבע פיגול בשחיטה לחודה, אלמא דבשחיטה לחודה הוי פיגול גמור, וקתני 'קדש הלחם': שמביאו לידי מעילה, אלמא דפיגול מייתי קדשים לידי מעילה, וקשיא לרב גידל)!

(\*והוא הדין נמי לאיברי פיגול שהעלן לגבי המזבח: כיון שמשלה בהן האור - פקע פיגולן מהן; והאי דנקט 'קומץ פיגול' משום דאי תנא באיברי פיגול לחוד לא הוה אתי קומץ מיניה, דסלקא דעתא אמינא הני מילי אבר, דמיחבר - להכי כיון שמשלה בו האור במקצת והוי כמו שמשלה בכולו ופקע פיגולו ממנו, אבל קומץ - דמיפרת - אימא לא? - קא משמע לן; ולהכי נקט קומץ: דאף על גב דמיפרת - פקע פיגולו ממנו, וכל שכן גבי אבר פיגול, דכיון דמיחבר, כי משלה האור במקצתו - הוי כנשרף כולו ופקע פיגולו.)

אמר ליה: (מהכא לא תיקשי ליה, דמאי דקאמר 'קומץ פיגול' - לא אמר דבקמיצה לחודה הוי פיגול, אלא: מאי 'קומץ פיגול'? =) איסורא דמייתי לידי פיגול (שהתחיל לפגל בקמיצה, דהיינו תחילת פיגול, אבל לא הוי פיגול גמור עד דפגל נמי בהקטרה; והוא הדין לשחיטה הויא תחילת איסור פיגול, ולא הוי פיגול גמור שלא פגל אלא בשחיטה לחודה; והאי דאמר רב גידל 'אינו מביא לידי מעילה' היינו למי שפיגל בזריקה קאמר);

(מעילה ד,א)

והא (עלה דההיא דקומץ פיגול) קתני: 'אם אחרים (כלומר: השיריים במחשבה דקמיצה לחודה) מביא לידי פיגול - הוא עצמו (הקומץ) לא כל שכן!' (ואמרינן התם במסכת זבחים: מאי קאמר? - הכי קאמר: אם אינו חשוב האי פגול דפגל בקומץ לחוד כפגול גמור, ולא אמרינן 'דכיון דהעלהו למזבח דפקע פגולו ממנו כשאר פיגולים - אינו מביא אחרים [השיריים] לידי מעילה', אלא ודאי פקע פגולו ממנו ומביא השיריים לידי מעילה, אלמא דמחשבה דקומץ לחוד הוי פיגול גמור, והוא הדין במחשבה דשחיטה לחודה, וקתני דקדש הלחם: דמביא לידי מעילה - וקשיא לרב גידל)?

(ומשני: אמר לך רב גידל:) הא נמי (דקתני 'אם אחרים מביא לידי פיגול' - הכי קאמר:) איסורא דמייתי לידי פיגול (דלא אמר דבקמיצה לחוד הוי פגול, אלא הכי נמי דפגל בקמיצה ופגל נמי בהקטרה, כדאמרינן לעיל).

אמר ליה רבינא לרב אשי: והאמר אילפא (בפרק 'כל הזבחים' (דף כט:), דקאמר רבי יהודה במתניתין [זבחים פ"ב מ"ה] '*אם מחשבת הזמן קדמה למחשבת המקום - פיגול וחייבין עליו כרת, ואם מחשבת המקום קדמה למחשבת הזמן - פסול ואין חייבין עליו כרת*': דעיקר פיגול דחייבין עליו כרת הוי במחשבת אכילה חוץ לזמנו; '*וחכמים אומרים: זה וזה פסול ואין חייבין עליו כרת*', ואמר אילפא): 'מחלוקת בשתי עבודות, כגון דאמר "הריני שוחט סימן ראשון חוץ לזמנו וסימן שני חוץ למקומו" (דרבי יהודה סבר: '*אם מחשבת הזמן* וכו', ורבנן סברי: להכי אין בו כרת: דעירוב מחשבות הוי חוץ לזמנו וחוץ למקומו בזבח אחד, ולהכי אפילו בשתי עבודות פסול ואין בו כרת: הואיל ולא הויא כולה במחשבת חוץ לזמנו, ולהכי קרי לשני סימנין 'שתי עבודות': משום דקסבר 'ישנה לשחיטה מתחלה ועד סוף', וכי שחט סימן אחד - עבד פלגא דשחיטה), אבל בעבודה אחת (כגון בסימן אחד, שחישב בחציו חוץ לזמנו וחציו חוץ למקומו) - דכולי עלמא עירובי מחשבות הואי (ואין בו כרת, אבל פסול הוי); (ומכל מקום אשכחן לרבי יהודה דאם מחשבת הזמן קדמה בשחיטה לחודה הוי פיגול, ואם כן לרבנן, אם לא חישב בה אלא חוץ לזמנו לחודה בשחיטה - הוי פיגול וחייבין עליו כרת; אלמא דבמחשבת שחיטה לחודה פיגול הוי, וקתני לעל 'קדש הלחם': דפיגול מייתי קדשים קלים לידי מעילה, וקשיא לרב גידל)!?

(אמר לך רב גידל:) הכי נמי (לא אמר דבמחשבת שחיטה לחודה פיגול, אלא): לכי זריק תיגלי מילתא אי בעבודה אחת (עירב המחשבות) אי בשתי עבודות (דאי חשיב בשתי עבודות, לכי זרק הדם במחשבת פיגול - הוי פיגול, לרבי יהודה כדאית ליה ולרבנן כדאית להו, ואי בעבודה אחת - דברי הכל לא הוי פיגול; אבל מכל מקום לעולם לא מיקבע בפיגול עד דזריק; והתם – הכי טעמא דקדש הלחם: דשתק בזריקה = דלא פיגל אלא בשחיטה לחודה, אבל אם פיגל בזריקה נמי - לא מייתי קדשים קלים לידי מעילה, כדרב גידל).

אי הכי, גבי תודה נמי עד דזריק (אי הכי תיקשי ליה נמי דקאמר דעד דזריק לא הוי פיגול: דלטעמיה גבי תודה נמי לא הוי פיגול עד דזריק, אם כן קשיא ליה הא: דמאי 'קדש הלחם' דקאמר?: לאו לחיוביה במעילה אף על גב דהשתא הוי פיגול גמור: דפגל בזריקה? אלמא זריקת פיגול מביאה לידי מעילה בקדשים קלים)!?

(לא!) מאי 'קדש (הלחם)'? = ליפסל: דבעי שריפה (דלא הוו כחולין, אבל לא למעילה, וכדרב גידל).

לימא מסייע ליה (לרב גידל): 'הפיגול לעולם מועלין בו': לאו אף על גב דאיזריק דם (לשם פיגול), ומסייע ליה (והיינו כרב גידל, דאמר: אינו מוציא מידי מעילה בקדשי קדשים)?

לא, דלא זרק הדם (כי קתני 'לעולם מועלין בו' - דלא זריק קא מיירי, ולא מסייע ליה).

אי דלא זרק הדם (לשם פגול), מאי למימרא (פשיטא דמועלין בו)? אלא לעולם דזריק (ואפילו הכי לא מסייע ליה:) וכי תניא ההיא ('דלעולם מועלין בו' - אפילו לאחר זריקה) – בעולה (הואיל ולגבוה היא: דאין בה היתר לכהנים, ולא מיירי בחטאת ואשם).

(לעולם בחטאת ואשם מיירי ד)אי בעולה – פשיטא (מאי למימרא): דגבוה היא כולה!?

(מעילה ד,ב)

ועוד (מסיפא נמי דיקא דבחטאת איירי), דקתני סיפא: '*לן דמה* (והוא הדין לפיגול)*, אף על פי שחזר וזרקו - מועלין בו*' (דאין מוציא מידי מעילה); אי אמרת בשלמא בחטאת (מיירי) – שפיר (צריכא למימר; להכי דייקינן דהוא הדין לפיגול: שאם פיגל בו - אף על פי שחזר וזרקו - מועלין בו), אלא אי אמרת בעולה - צריכא למימר (דמועלין בה? הא כולה לגבוה הוא! אלא שמע מינה בחטאת מיירי, והוא הדין לרישא)?

סיפא ('לן דמה כו') ודאי מסייע ליה (דמיירי לאחר זריקה בהדיא, ודייקינן 'הוא הדין דפיגול': דזריקה אינו מוציא מידי מעילה); רישא מאי? (נימא) הואיל ומסייע ליה סיפא - מסייע ליה נמי רישא (דנימא נמי בחטאת מיירי, וקאמר 'לעולם מועלין בו', דמשמע אף על גב דזרק).

(וקא פריך:) סיפא לאו ודאי מסייע ליה (ומסיפא נמי, מי פשיטא ליה דמסייע ליה? דילמא לעולם אימא לך דלא מסייע ליה, דאמרינן דלא דמי 'לן דמה' ל'מחשבת פיגול')?

(ומהדר ליה: אמאי לא דמי?: ) מאי שנא (כלומר: מה הפרש יש בין פסול לן לפסול פיגול)?

(ואמר ליה: ודאי לא דמו, דאימא לך:) הלנה, דקעביד (איסורא) בידים (שהיה לו לזורקו והלינו, דהיינו 'דקעביד ליה פסול בידים': דלגבי מחשבה דפיגול חשיב ללינה 'מעשה בידים') - (הילכך קנסינן ליה:) לא מהני זריקה לאפוקי מידי מעילה (דלא תיהני ליה זריקה לאפוקיה מידי מעילה, אלא מועלין נמי לאחר זריקה); (אבל) מחשבה (מחשבת פיגול) לא קא עביד בידים (אלא פסול מחשבה) - (אימא לך דלא קנסינן ליה ו)מהני ליה זריקה לאפוקי מידי מעילה (ודלא כרב גידל, ורישא בעולה קמיירי, כדאוקימנא ברישא)?

לימא הא מסייע ליה: '*הפיגול בקדשי קדשים - מועלין בו*', לאו אף על גב דזרק, ומסייע ליה?

לא, דלא זרק.

אבל זרק מאי?: הכי נמי דאין מועלין בו (דזריקת פיגול מוציאה מידי מעילה, והיינו דלא כרב גידל)? אמאי קתני סיפא (דההיא) '(הפיגול) *בקדשים קלים אין מועלין בו*' (כלומר: אפילו לאחר זריקה, דלאו 'קדשי ה'' נינהו)? ליפלוג ברישא (בדידיה) וליתני 'לפני זריקה - מועלין בו, לאחר זריקה - אין מועלין בו'? (אלא מדלא פליג הכי ברישא אלא בסיפא - לימא בדאף-על-גב דזריק מיירי רישא, דמועלין בו, וסיפא מסייעא לרב גידל?)

ההוא (סיפא דקתני '*בקדשים קלים אין מועלין*') ודאי מסייע ליה (לרב גידל: דאיהו נמי הכי קאמר: 'ואינו מביא לידי מעילה בקדשים קלים').

לימא: הואיל ומסייע ליה סיפא (כדאמרן ד'ודאי מסייעא ליה') - מסייע ליה נמי רישא (נימא נמי רישא דבאף-על-גב דזרק מיירי)?

(אמר ליה: רישא ודאי לא תסייע ליה, דרישא מיירי בדלא זרק, כדאמרן; והא דדייקת 'אבל זרק מאי, הכי נמי דאין מועלין', אמאי קתני סיפא כו', ליפלוג ברישא? אין הכי נמי דמצי לפלוגי ברישא, אלא משום הכי תנא סיפא 'בקדשים קלים אין מועלין בו':) קדשים קלים - פסיקא ליה (הואיל ופסיקא ליה למלתא: דבין לפני זריקה ובין לאחר זריקה אין מועלין בו באימורין, הואיל וזריקת פיגול היא), (משום הכי חביבא ליה טפי מההיא) הכא - לא פסיקא ליה (הפלגה דרישא דלא פסיקא ליה מילתא, הואיל דלפני זריקה מועלין בו ולאחר זריקה אין מועלין בו, כדדייק ברישא, הילכך לא תני לה, ולעולם לא מסייע ליה לרב גידל).

כלל אמר רבי יהושע: כל שהיתה לה שעת היתר לכהנים - אין מועלין בה, וכל שלא היתה לה שעת היתר לכהנים - מועלין בה; איזוהי שהיתה לה שעת היתר לכהנים? - שלנה ושנטמאת ושיצאת, ואיזוהי שלא היתה לה שעת היתר לכהנים? - שנשחטה חוץ לזמנה, וחוץ למקומה, ושקבלו פסולין וזרקו את דמה:

אמר ליה בר קפרא לבר פדת: בן אחותי, ראה מה אתה שואלני למחר בבית המדרש [הכן עצמך לשאול שאלה חכמה]!

[למחרת שאלו:] (הא דקתני במתניתין) '*[שעת] היתר*' שחיטה שנינו (דכיון שנשחטה כתקנה בלא פסול - היינו 'שעת היתר', ואף על גב דשוב נפסלה - יצאת מידי מעילה),

(מעילה ה,א)

או '*[שעת] היתר*' זריקה שנינו (דאף על פי ששחט כראוי - בעינן דתהוי קבלה נמי בלא פסול, וכיון דקיבל כראוי - הותר לזריקה: דאף על גב דעדיין לא נזרק דמו הוי כאילו נזרק בהיתר, דכל העומד ליזרק כזרוק דמי: דכיון דנתקבל בכוס כראוי ונראה לזריקה - שוב אין בו מעילה), או '*[שעת] היתר*' אכילה שנינו (דאף על גב דנשחט ונתקבל כראוי - לעולם לא יצא מידי מעילה עד שנזרק הדם, דיש בו שעת היתר אכילה לכהנים; ואם אירע בו אחר כך שום פסול אפילו הכי אין מועלין)?

(והשיבו בר קפרא:) חזקיה אמר: היתר שחיטה שנינו, רבי יוחנן אמר: היתר אכילה שנינו (דחזקיה ורבי יוחנן פליגי בהא מילתא).

[יותר נראה בעיני לומר שבר קפרא לימד את דברי חזקיה, משום שגם חזקיה היה צעיר מבר קפרא, והגמרא מוסיפה ומעירה שרבי יוחנן – שהיה תלמידו של חזקיה - חולק.]

אמר רבי זירא: לא דייקא מתניתין דלא כחזקיה ודלא כרבי יוחנן: תנן: '*שלנה ושנטמאת ושיצאת*', לאו דלן דם (שנתקבל בכוס כראוי ואחר כך לן קודם זריקה), וקתני '*אין מועלין בו*' (משום דכל העומד ליזרק כזרוק דמי), ושמע מינה: היתר זריקה שנינו!

לא, דלן בשר (חוץ לזמנו) אבל דם איזדריק (ולהכי אין מועלין בו: דיש בה היתר אכילה לכהנים, כרבי יוחנן), משום הכי קתני 'אין מועלין בו'.

תנן: '*ואיזו היא שלא היתה לה שעת הכושר לכהנים - שנשחטה חוץ לזמנה, וחוץ למקומה, ושקבלו פסולין וזרקו את דמה*'; היכי דמי? אילימא דזרקוהו פסולין וקבלוהו פסולין - למה לי עד דאיכא תרתי (בפסולין: קבלה וזריקה? בקבלו פסולין לחוד סגי, דהא נפסל בו)? אלא - לאו דקבלוהו פסולין וזרקוהו כשרים (ואף על גב דזרקוהו כשרים מועלין בו, הואיל ונתקבל בפסול: דלא היה בו היתר זריקה, דלא הויא קבלתו כראוי), וקתני: '*מועלין בו*' (וטעמא דקבלוהו פסולין וזרקוהו כשרים, אבל קבלוהו כשרים - אף על גב דזרקוהו פסולין אין מועלין בו: דמשעה שקבלוהו כשרים הותר לזריקה, ומשום הכי אין מועלין בו) שמע מינה: היתר זריקה שנינו!!

מתקיף לה רב יוסף: (לעולם אימא לך דאפילו קיבלוהו כשרים וזרקוהו פסולין נמי מועלין בו, דהיתר אכילה שנינו;) ואי סלקא דעתא איכא לפלוגי הכי (כדאמר: דקבלוהו פסולין וזרקוהו כשרים, אבל קבלוהו כשרים אף על גב דזרקוהו פסולין אין מועלין בו, דדוקא קתני), הא דתנן התם (בזבחים [פ"יא מ"א; בבלי צב,א –צג,א]): '*חטאת פסולה* (שניתז דמה על הבגד) *אין דמה טעון כיבוס* (כדכתיב בחטאת כשרה ואשר יזה מדמה על הבגד תכבס וגו' (ויקרא ו,כ))*, בין שהיתה לה שעת הכושר ונפסלה ובין שלא היתה לה שעת הכושר ונפסלה; אי זו היא 'שהיתה לה שעת הכושר ונפסלה'? – שלנה* (שלן הדם או הבשר, דהוה ליה שעת הכושר, אי למר כדאית ליה: היתר שחיטה, אי למר כדאית ליה: היתר אכילה)*, ושנטמאת, או שיצאה; איזוהי 'שלא היתה לה שעת הכושר'? - שנשחטה חוץ למקומה, חוץ לזמנה, ושקבלו פסולין וזרקו את דמה*' - היכי דמי? אילימא דקבלוהו פסולין וזרקו פסולין הוא דאין דמה טעון כיבוס, הא קבלוהו וזרקו כשרים (הא קבלוהו כשרים וזרקו פסולים או איפכא דמה טעון כיבוס) - דמה טעון כיבוס (והא דתני 'קבלו פסולין' - דוקא קתני: פסולין ולא כשרים), קרי כאן (ויקרא ו,כ) [כל אשר יגע בבשרה יקדש ו]אשר יזה מדמה [על הבגד אשר יזה עליה תכבס במקום קדש] (כלומר: אשר יזה מדם העומד להזות: דעדיין לא נעשית מצותו, ההוא הוא כשניתז ממנו על הבגד קודם זריקה או בשעת זריקה טעון כיבוס) - ולא שכבר הוזה (דלאחר הזאה אין המותר טעון כיבוס: דמאחר שנזרק - בין זרקו כשר בין זרקו פסול - אינו טעון כיבוס)? אלא (ודאי הא דקתני בחטאת 'שקבלו פסולין וזרקו פסולין') לאו דוקא (דאפילו קבלו כשרין וזרקו כשרין אין דמה טעון כיבוס אחר זריקה, אף על גב דהויא חטאת כשרה, הואיל וכבר הוזה, אבל קודם זריקה טעון כיבוס כדין חטאת כשרה דטעון כיבוס בין קבלה וזריקה)? -

(מעילה ה,ב)

הכי נמי (לגבי מעילה, הא דקתני '*שקבלו פסולין*') לאו דוקא (לאו דוקא תני, דנימא 'הא קבלו כשרים וזרקו פסולין אין מועלין בה': דאפילו קיבלו כשרים וזרקו פסולין - מועלין, דהיתר אכילה שנינו: דבעינן זריקה בהכשר וליכא). (ואי קשיא לך: מאחר דלאו דוקא, אמאי תני לה?

תריץ: אגב דתני פסולי דנשחט חוץ לזמנו וחוץ למקומו - תנא נמי 'שקבלו פסולין וזרקו', ולעולם לאו דוקא, וליכא למידק מינה כדדייקת ברישא 'הא קבלוהו כשרין אף על גב דזרקוהו פסולין אין מועלין בו'.)

אמר רב אסי: אם כן (דקאמר דלאו דוקא), למה לי למיתני תרתי (למה לי למיתנא בתרי דוכתי מתניתין דלאו דוקא)?

אלא: לעולם - דמעילה דוקא (ודייקינן מינה דהיתר זריקה שנינו, כדאמרן; הכא 'פסולים' דתני גבי חטאת פסולה - לאו דוקא, אלא כדאמרן: דהוא הדין נמי כי קבלו וזרקו כשרים), (אלא) והא (להכי קתני '*שקבלו פסולין וזרקו פסולין*') – הא קא משמע לן: דפסול עושה שיריים (שאם נתקבל הדם בשני כוסות): אף על גב דקיבל פסול (בתחלה) וזרק, וקיבל כשר וזרק (עושה הפָסול לכל הדם שנשתייר אחר זריקתו שיריים) - (דהא דקבל כשר וזרק) לאו כלום היא; מאי טעמא? - דשיריים נינהו (דינו כשירי הדם: שאם הוזה מדמה על הבגד בין זריקה דכשר לזריקה דפסול - אינו טעון כיבוס; אי נמי שאותו הדם - דינו לישפך לאמה, כדין שיריים; דאי אמרינן אינו עושה שיריים - טעונין יסוד).

(והא דתנן במסכת זבחים (פ"ג מ"א, בבלי דף לב.) '*וכולן שקבלו את דמו חוץ לזמנו או חוץ למקומו אם יש עדיין דם הנפש*' - בצואר – '*יחזור הכשר ויקבל*' דמשמע אינו עושה שיריים - היינו כשחישב פסול בקבלה חוץ לזמנו או חוץ למקומו: דמחשבת פסול אינו עושה שיריים לפסול, אבל אם חישב כשר בקבלה חוץ לזמנו - אף על פי שיש עוד בצואר דם הנפש - לא יחזור הכשר ויקבל, דמחשבה דכשר פוסלת שיריים.)

(והיכי אמרת דהא קמ"ל דפסול עושה שיריים?) והא בעא מיניה ריש לקיש מרבי יוחנן (בפרק כל הפסולין (זבחים דף לד:)): פסול מהו שיעשה שיריים? ואמר ליה: אין לך דבר שיעשה שיריים אלא חוץ לזמנו וחוץ למקומו (שאם זרק מקצת הדם על מנת לאכול חוץ לזמנו וחוץ למקומו, והשאר זרק שלא במחשבת פיגול - לאו כלום הוא, אלא כל הדם שנשתייר נעשה שיריים, ופסול), (ומאי שנא חוץ לזמנו וחוץ למקומו דעושה שיריים ליפסל? -) הואיל ומרצין לפיגולן (הואיל וזריקת הדם חשובה היא כל כך דמרצה בפיגול: דקובעת בפיגול, דלעולם לא הוקבע פיגול בכרת עד שעת זריקה); מאי לאו (הני הוא דעושה שיריים), בר מפסול (לאפוקי פסול שקיבל ולא חישב לפגל, דאינו עושה שיריים)?

לא, אפילו פסול;

והא '*אין לך*' קתני (דמשמע: הני בלבד ולא פסול)!?

הכי קאמר: אין לך דבר שאינו מרצה בציבור (כגון: פיגול ונותר ויוצא) ועושה שיריים (שעושה שיריים לפסול) אלא חוץ לזמנו וחוץ למקומו (דאף על גב דחוץ למקומו אינו מרצה בצבור - עושה שיריים, הואיל ומרצה לפיגולו), אבל טמא דאיתיה בציבור (דהיינו פסול דמרצה נמי בצבור: דטומאה דחויה היא בצבור) - משוי שיריים, שאר פסולין דלא איתנון בציבור (כגון: בעלי מומים) - לא משוין שיריים. (והא דאמר 'הא קא משמע לן דפסול עושה שיריים' - היינו טמא, והאי דדייקינן 'לאפוקי פסול דלא משוי שיריים' - היינו שאר פסולין.)

תא שמע: '*הפיגול* (שחישב בשחיטה) *לעולם מועלין בו*' (ובקדשי קדשים מיירי); לאו דלא זרק (ומשום הכי מועלין: דאף על גב דנתקבל הדם כראוי - לא אמרינן 'כל העומד ליזרק כזרוק דמי' (מנחות דף קב:) משום דקבלה דפיגול לא חשיבא קבלה, ולא הויא כזריקה לאפוקי מידי מעילה; וטעמא: דהוי קבלת דם פסול דפיגול, להכי לא מפקע ממעילה; הא קבלת דם דכשר - דלאו דפיגול - מוציאה ממעילה, דאמר 'כזרוק דמי'), ושמע מינה היתר זריקה שנינו?

לא! זרָקָהּ (בזרק מיירי, וטעמא דפיגול הוא - דזריקה דידיה לא הויא כלום לאפוקי ממעילה; הא זריקה כשירה מפקא מידי מעילה, אלמא היתר אכילה שנינו כרבי יוחנן), ומאי '*לעולם*' (בניחותא קא בעי לה)? (ומשני:) הא קא משמע לן: כדרב גידל (לא אתא לאשמועינן אלא דהלכתא כרב גידל), דאמר רב גידל אמר רב: זריקת פיגול אינו מוציא מידי מעילה, ואינו מביא לידי מעילה. (והכי נמי מצי למיבעי נמי כי מוקים לה בדלא זרק, אלא דנטר ליה עד דסיים למילתיה והדר בעי מיניה.)

(מעילה ו,א)

תא שמע: 'רבי שמעון אומר: יש נותר שמועלין בו, ויש נותר שאין מועלין בו, כיצד? - לן (הדם) לפני זריקה (כגון שנתקבל היום ולא נזרק עד למחר) – (אם אכל הבשר לפני זריקה) מועלין, (אכלו) לאחר זריקה - אין מועלין' (דסבירא ליה לרבי שמעון 'זריקת לן מוציאה מידי מעילה כזריקת כשר'); קתני מיהת '(לפני זריקה) מועלין בו' - לאו דהוה שהות למיזרקיה, דאי בעי זריק (ואף על גב דנתקבל בכוס - לא נפיק מידי מעילה עד לאחר זריקה; ולהכי לפני זריקה מועלין בו: הואיל ועדיין לא נזרק הדם - לא היה בו שעת היתר), ושמע מינה: היתר אכילה שנינו!?

לא, דקבליה סמוך לשקיעת החמה, (ומשום הכי לן:) דלא היה שהות למזרק (והוא אכל הבשר בלילה לפני זריקה; להכי מועלין: שהרי הדם עדיין לא היה ראוי ליזרק, ולא מצינן למימר 'כל העומד ליזרק כזרוק דמי').

אבל היה שהות (דנראה לזריקה) מאי? - הכי נמי דאין מועלין (אמרינן כזרוק דמי ואין בו מעילה דהיתר זריקה שנינו); (אי הכי) מאי איריא דתני '*לפני זריקה*'? (אדתני לן '*לפני זריקה*') ליתני 'קודם שקיעה (שקבלו קודם שקיעת החמה)' (דהוה שהות למזרקיה, ולן - אין מועלין בו, דהואיל והיה עומד ליזרק - כזרוק דמי: דהיתר זריקה שנינו); ו'לאחר שקיעה (קבלו לאחר שקיעת החמה: דנשחט בלילה ולן ואכל הבשר)' (מועלין בו, דהא אינו ראוי ליזרק זריקה כשרה, ולאו כזרוק דמי - הילכך מועלין בו)!?

הכי נמי קתני: קודם שיראה לזריקה (דהא דתני 'לפני זריקה' היינו קודם שנראה לזריקה: שקיבל אחר שקיעת החמה, שעדיין לא נראה לזריקה, אם אכל הבשר - מועלין בו), ולאחר שיראה לזריקה (אבל אחר זריקה = אחר שנראה לזריקה: שקיבלו קודם שקיעת החמה, דהוה שהות ביום למיזרקיה - אין מועלין בו, הואיל והיה 'עומד ליזרק כזרוק דמי', ולעולם היתר זריקה שנינו).

תא שמע (וכולה מיתרצא כסוגיא דלעיל דיש נותר): '*רבי שמעון אומר: יש פיגול שמועלין בו, ויש פיגול שאין מועלין בו; כיצד: לפני זריקה - מועלין, לאחר זריקה - אין מועלין*' (דסבירא ליה דזריקת פיגול מוציאה מידי מעילה בקדשי קדשים כזריקת כשר, ופליגא אדרב גידל; והכא ליכא למידק לטעמיה דרבי שמעון כדדייק לעיל ב'הפיגול לעולם מועלין בו': טעמא דפיגול, הא לא הוי פיגול - אין מועלין בו, דהא סבירא ליה לרבי שמעון דזריקת פיגול מוציאה מידי מעילה כזריקת כשר) קתני מיהת '*לפני זריקה מועלין בו*'; לאו דהוה שהות למיזרקיה (גירסת רש"י: **מאי לאו דזרק** וטעמא - משום הכי הוא: דפיגול אינו מוציא מידי מעילה אף על פי שזרק), דאי בעי זריק, וקתני '*מועלין בו*' (הא בכשר - כיון שזרק - אין מועלין בו!), ושמע מינה היתר אכילה שנינו (דבעינן שזרק)!

לא, דלא הוה שהות למיזרקיה (גירסת רש"י: **לא! דלא זרק**, אלא: שנתקבל בכלי ובפיגול - הוא דלא אמרינן כזרוק דמי; הא בכשר - אמרינן כזרוק דמי, דהיתר זריקה שנינו).

אבל הוה שהות למיזרקיה מאי (גירסת רש"י: **אבל זרק מאי**)? - הכי נמי דנפק מידי מעילה (דבעיא למימר דאין מועלין בפיגול)? מאי איריא דתני 'לאחר זריקה'? ליתני 'קודם שקיעה ולאחר שקיעת החמה' (מאי איריא דתני סיפא בקדשים קלים? ליתני בקדשי קדשים כאן 'לפני זריקה מועלין בו, לאחר זריקה אין מועלין')!

הכי נמי קאמר (ודאי הכי נמי מצי תני): 'קודם שיראה לזריקה לאחר שיראה לזריקה' (ולא איצטריך סיפא).

תא שמע: '*הפיגול בקדשי קדשים – מועלין*', מאי לאו דזרק, ושמע מינה היתר אכילה שנינו!

לא, דלא זרק;

אבל זרק מאי - הכי נמי דאין מועלין בו, מאי איריא דתני '*בקדשים קלים אין מועלין בו*', ליתני: כאן - לפני זריקה, כאן - לאחר זריקה!

הא אתיא לאשמועינן: כל לאיתויי לידי מעילה (כגון אימורי קדשים קלים) - זריקה כתיקנה (שאין בה פיגול) מייתי לידי מעילה (האימורין, ולא זריקת פיגול), כל לאפוקי מידי מעילה (כגון בשר קדשי קדשים) - אפילו שלא כתיקנה (כגון זריקת פיגול) נמי מפקע מידי מעילה (ודלא כרב גידל).

(והיינו דאמרינן במסכת מנחות [מז,ב] הא איתותב רב גידל דהא סתמא ורבי שמעון תרוייהו סבירא להו דזריקת פיגול מוציאה מידי מעילה - בקדשי קדשים.)

(מעילה ו,ב)

משנה:

בשר קדשי קדשים שיצא לפני זריקת דמים (ואחר כך נכנס [הרש"ש: למאי נפקא מינה? – אפילו לא נכנס], ושוב נזרק הדם):

רבי אליעזר אומר: (אף על פי שנזרק הדם) מועלין בו (דסבירא ליה לרבי אליעזר דזריקה אינה מועלת ליוצא להוציאה מידי מעילה), ואין חייבין עליו משום פיגול ונותר וטמא (הואיל דיצא אינה קובעת בפיגול ונותר וטמא, אלא זריקה כשירה);

רבי עקיבא אומר: (אפילו לא חזר והכניסן, כיון שזרק -) אין מועלין בו (דזריקה מועלת ליוצא), וחייבין עליו משום פיגול ונותר וטמא (דהא זריקה דיוצא קובעת בפיגול ונותר כזריקה כשרה; ויש ספרים שכתוב בהן 'אבל חייבין', והאי 'אבל' הוא כמו 'באמת אמרו', כמו 'אבל אשמים אנחנו' (בראשית מב,כא)).

אמר רבי עקיבא (דבעי לאיתויי ראיה למאן דאמר זריקה מועלת ליוצא): והרי המפריש חטאתו ואבדה והפריש אחרת תחתיה, ואחר כך נמצאת הראשונה והרי שתיהן עומדות (ושחט את שתיהן וזרק של אחת מהן, והויא לה אידך חברתה מוֹתר חטאת משעה שנזרקה דמה של אחת), לא כשם שדמה פוטר את בשרה כך הוא פוטר את בשר חברתה (כלומר: אי אתה מודה שכשם שאותה שנזרק דמה פוטרת בשרה מן המעילה - כך פוטרת חברתה זו שלא נזרק דמה מן המעילה, דכזבח אחד הן: שהרי יכול לזרוק דמה של איזו מהן שירצה)? אם פטר דמה את בשר חברתה מן המעילה (אף על גב דפסולה היא, דהא הויא מוֹתר חטאת) - דין הוא שיפטר (זריקת דמה) את בשר עצמה (מן המעילה, אף על פי שיש בהן פסול דיוצא, הואיל ואשכחן דפוטר את בשר חברתה אף על פי שיש בה פסול מוֹתר)!

תוספות ד"ה **בשר קדשי קדשים שיצא לפני זריקת דם רבי אליעזר אומר מועלין**. למאן דאמר היתר אכילה שנינו ניחא; ולמ"ד היתר זריקה צריך לפרש דמיירי קודם שנראה לזריקה, ולמ"ד היתר שחיטה - דמיירי קודם שנראה לקבל דם, ולכך מועלין: משום דאית ליה לרבי אליעזר דאין זריקה מועלת ליוצא לאפוקי מידי מעילה,

**ואין חייבין עליו משום פיגול נותר וטמא** דבעינן 'ניתר לטהורים', והכא - כיון דיצא - לא נותר לטהורים הוא [עיין שטמ"ק ד];

וגבי נותר ילפינן חילול מטומאה, כדאמרינן פרק 'בית שמאי' (זבחים דף מד.)

וגבי פיגול נמי אמרינן בזבחים (דף כח:) 'כהרצאת כשר כך הרצאת פסול' דבעינן שיקרבו כל מתיריו, וכיון דיצא - תו לא מיקרי כל מתיריו;

**ר' עקיבא אומר**: מועלין, דקסבר זריקה מועלת ליוצא;

**א"ר עקיבא והרי המפריש חטאתו וכו' והרי שתיהן עומדות**: כלומר: ששחט את שתיהן בבת אחת, כדאמר בגמרא דרצה מזה זורק רצה מזה זורק [שטמ"ק ו: ומכל מקום אמת היא שמיד שיזרק הדם מאחד מהן יפסל השניה משום דנתכפרו בעלים באחרת];

**לא כשם שדמה פוטר את בשרה ממעילה** כו' – כלומר: אי אתה מודה שכשם שדמה פוטר בשרה ממעילה [שטמ"ק: שלא ימעלו באותה שנזרק דמה] כך לא ימעלו בבשר חבירתה ואף על פי שהיא פסולה, ואם כן שכך הוא - אף לדבר זה דין הוא שיפטר את של עצמה – פירוש: כל שכן שיפטר את של עצמה אף על פי שיצא;

ודוקא פסול יוצא אתה למד דמהניא ליה זריקה, כדפירשנו, אבל שאר פסולים - דחמירי - מודה ר"ע שאין דומים כמפריש, שהרי כמה פסולין יש בזבחים דמודה בהן ר"ע דלא מהניא בהו זריקה, אלא פסול יוצא דוקא מסתברא ליה דמועיל.

אימורי קדשים קלים שיצאו לפני זריקת דמים (שיצאו וחזרו וזרק דמן):

רבי אליעזר אומר: אין מועלין בהן, ואין חייבין עליהן משום פיגול נותר וטמא (דהוו כמו לפני זריקה: דזריקת יציאה אינה מביאה אימורי קדשים קלים לידי מעילה כמו זריקה כשרה);

רבי עקיבא אומר: מועלין בהן וחייבין עליהן משום פיגול נותר וטמא (דזריקת יציאה מביאה אימורי קדשים קלים לידי מעילה).

תוספות ד"ה **אימורי קדשים קלים שיצאו לפני זריקת דמים רבי אליעזר אומר אין מועלין**. לפי שעדיין לא הוברר חלק גבוה, מאחר שנפסל ביוצא, דאין זריקה מועלת ליוצא,

**ואין חייבין עליו משום פיגול ונותר** כדפי' לעיל טעמא בכולהו

**ר"ע אומר מועלין בהם** דקסבר זריקה מועלת ליוצא:

[## והרי שתיהן עומדות: אם כן יש ברירה בדאורייתא! ומדוע לא נאמר, שכשנשחטה הראשונה השניה נעשתה חטאת שנתכפרו בעליה באחר ולמיתה עומדת ואין בה מעילה? תשובה: אולי יש מעילה גם ביוצאת למות; ועוד: כי טרם נתכפרה, שהכפרה רק בזריקת הדם.

אם כן יהיה הקרבן שנזרק דמו ראשון המכפר, והשני יהא 'חטאת נתכפרו בעליה באחר'?

ובדף יב,א: אמר עולא אמר רבי יוחנן: קדשים שמתו - יצאו מידי מעילה דבר תורה (דלא קדשי ה' נינהו, דלא חזו לגבוה; וקדושת דמים נמי לית בהו: דאין פודין את הקדשים להאכילם לכלבים. ולפי זה הכי נמי בבהמות שדינם למות!]

גמרא:

והני תרתי (הני תרתי פלוגתא דפליגי רבי אליעזר ורבי עקיבא בבשר קדשי קדשים ובאימורי קדשים קלים) למה לי (כיון דתנא חדא מילתא שמעינן אידך: דכיון דאית ליה לרבי אליעזר דזריקה אינה מועלת ליוצא לאפוקי בשר קדשי קדשים מידי מעילה - אינה מועלת נמי להביא קדשים קלים שיצאו לידי מעילה! וכי היכי דאית ליה לרבי עקיבא דזריקה מועלת ליוצא להוציא בשר קדשי קדשים מן המעילה - הכי נמי מועלת להביא אימורי קדשים קלים לידי מעילה, ולמה לי דפליגי בתרתי)?

צריכי, דאי איתמר בקדשי קדשים, הוה אמינא: 'בהא קא אמר רבי אליעזר מועלין בו: משום דזריקה כתיקנה (בלא פסול) מפקא מידי מעילה, שלא כתיקנה (כגון: ליוצא) - לא מפקא מידי מעילה, אבל לאיתויי (אימורי קדשים קלים) לידי מעילה (דהיינו לחומרא) - מודי לרבי עקיבא דאפילו שלא כתיקנה מייתא לידי מעילה (קא משמע לן דבהא נמי פליגי)'; ואי איתמר גבי קדשים קלים, הוה אמינא: 'גבי קדשים קלים הוא דאמר רבי עקיבא מועלין בהן: דאפילו זריקה שלא כתיקנה מייתא לידי מעילה, אבל קדשי קדשים דלאפוקי הוא - שלא כתיקנה לא מפקא מידי מעילה' - קא משמע לן.

אתמר: אמר רבי יוחנן: כי אמר רבי עקיבא זריקה מועלת ליוצא - (היינו) שיצא מקצתו (דמגו דמהניא זריקה למקצת שבפנים - מהניא נמי לההוא מקצת שיצא), אבל יוצא כולו - לא אמר רבי עקיבא (דמהניא וכו': דכמו דליתיה לבשר דמי).

תוספות ד"ה כי אמר ר"ע זריקה מועלת ליוצא שיצא מקצתה. דמגו דמהני זריקה להאי דגואי - אהני נמי להאי דבראי, ואף על גב דיליף ליה ממפריש היינו מקצתו יצא דדמי ליה.

אמר ליה רב אסי לרבי יוחנן: כבר לימדוני חבירי שבגולה:

(מעילה ז,א)

מחשבין על האבוד ועל השרוף (שאם נשרפו האימורים וחישב בזריקה על מנת להקטירן חוץ לזמנן - הוי פגול: שהאוכל מן הבשר או שאם נמצאו - האוכלן חייב כרת), והא אבוד ושרוף לא איתינון בעולם, ואפילו הכי קתני 'מחשבין' (דמהניא בהו מחשבה בזריקה לשוייה הבשר פגול - הכא נמי: אף על גב דיצא כולו דכמאן דליתיה דמי - תיהני ליה זריקה לאפוקיה מידי מעילה)!

ומי אמר רב אסי הכי (דכי יצא כולו מהניא ליה זריקה)? (ו)הא בעא מיניה רב אסי מרבי יוחנן: חישב לנשפכין (שירי הדם שהיה שופך ליסוד המזבח) למחר (וקא מיבעיא ליה\*: חישב בשעת שפיכת השיריים על מנת לאכול כזית חוץ לזמנו, דהיינו למחר) – מהו (מי חשיבא הא מחשבה דנשפכין לפגל כמו מחשבה דזריקה עצמה או לא? ענין אחר אמר המורה: חישב לנשפכין למחר: שבשעת זריקה חישב לשפוך השיריים למחר ליסוד, חשיבא הא מחשבה דנשפכין כאילו חישב בזריקה עצמה: שחישב לזרוק מקצתו למחר חוץ לזמנו, דמפגל ליה? או לא)? (ו)אמר ליה רבי זירא: כבר שנית לנו אלל (דתנן ב'העור והרוטב': הקיפה והאלל מצטרפין לטומאת אוכלין, אבל לא לטומאת נבלות: דכיון דלית ביה מששא - לא מטמא טומאת נבלות)! אלמא: האי אלל כיון דלית ביה מששא - לא מקבל טומאה, הני נשפכין נמי, כיון דלאיבוד אזלי (ליסוד, ולא על גבי המזבח) - בהו מחשבה לא מהניא (לפגולי) (הא נמי שיצא כולו - לאיבוד קאי: לשרפה, וכמאן דליתיה כלל דמי, ובדין הוא דלא מהניא ליה זריקה לאפוקי ממעילה)!

\*תוספות ד"ה חישב לנשפכין למחר מהו. אין לפרש שחישב בשעה ששופך שיריים ליסוד ע"מ לאכול מן הזבח, דהא פשיטא דלא פיגל, כדתניא פ"ק דזבחים [דף יג.] דקתני 'יצאו שפיכת שיריים והקטרת אימורים שאין מעכבין'; וגם לא קבעי במחשב בזריקה ע"מ לשפוך שיריים למחר, דהא נמי פשיטא ליה דפיגל, כדקאמר נמי התם; וטעמם - משום דבעינן שיחשב בארבע עבודות בדבר שהיא אכילת אדם או אכילת מזבח, ושפיכת שיירים אכילת מזבח היא, אך לא ארבע עבודות היא;

אלא נראה לר"י דקבעי במחשב בשעת זריקה על מנת לזרוק הדם שנשפך מן הכלי למחר, דתנן זבחים [דף כה. ודף לב.] 'נשפך על הרצפה ואספו – פסול; מן הכלי ואספו – כשר'; מי אמרינן הא חזי: דאם ירצה יאספנו ויזרקנו? או דלמא הואיל ואין מצוה לאוספו הוה ליה הולך לאיבוד?

אלא דקתני '(מחשבין) על האבוד ועל השרוף' קשיא (כלומר: והא משמע מהא ברייתא דמהניא מחשבה דזריקה לאבוד ושרוף לפגולי אף על גב דליתנהו בעולם - הכי נמי דין הוא דתהני זריקה לכשיצא כולו אף על גב דדמי כמאן דליתיה בעולם)!?

אמר רבא: אימא '(מחשבין) על העומד לאיבוד ועל העומד לישרף' (דכיון דבשעת זריקה, כשחישב, אכתי הוו קמן אף על גב דשוב נאבדו או נשרפו - מהניא בהו מחשבה, אבל הכא: הבשר יצא כולו לפני זריקה - כמאן דליתא דמי בשעת זריקה - אין זריקה מועלת לבשר להוציאו מידי מעילה; והא דקאמר 'עומד ליאבד ולישרף' - לא אמר שדינן הוא ליאבד ולישרף, אלא שנאבדו השתא או נשרפו; אף על גב דהוו קמן בשעת זריקה - הוכיח סופן על תחלתן שהיו עומדין ליאבד ולישרף).

אמר רב פפא: לא אמר רב עקיבא 'זריקה מועלת ליוצא' אלא שיצא בשר, אבל (יצא) דם (אף על פי שחזר והכניסו וזרקו) - אין זריקה מועלת ליוצא (אין זריקה של אותו דם שיצא מועלת להוציא הבשר מידי מעילה);

תניא נמי הכי: 'שחט בשתיקה (בכשרות: שלא חישב בה שום פסול) ויצא דם (ושוב יצא הדם חוץ לעזרה), אף על פי שחזר וזרקו - לא עשה ולא כלום, בקדשי קדשים - מועלין בו (דהאי זריקה אינה מתרת הבשר לכהנים), בקדשים קלים - אין מועלין בו (באימורין משום זריקה זו, דהאי זריקה - לאו כלום היא)'.

א"ר עקיבא הא זה למה דומה [והרי המפריש חטאתו ואבדה והפריש אחרת תחתיה, ואחר כך נמצאת הראשונה והרי שתיהן עומדות, לא כשם שדמה פוטר את בשרה כך הוא פוטר את בשר חברתה? אם פטר דמה את בשר חברתה מן המעילה - דין הוא שיפטראת בשר עצמה!]:

אמר רבי אלעזר: כי אמר רבי עקיבא (כשם שדמה פוטר את בשרה כך פוטר את בשר חברתה) - בבת אחת (כגון ששחטום שני כהנים כאחת, דכחד גופא דמי: דלא קדמה שחיטה של אחת לשל חברתה), אבל בזה אחר זה - לא אמר רבי עקיבא (משום דבשעה ששחט הראשונה - מיד נעשית השניה מוֹתר חטאת, והתם אין זריקת דם של אחת פוטרת בשר של חברתה).

תוספות ד"ה לא אמר ר"ע אלא ששחט כו'. כלומר: לא אמר רבי עקיבא בההיא חטאת שאבד כו' דזריקה של אחת מהן פוטרת בשר חברתה מן המעילה אלא ששחט שתיהן בבת אחת; יש להסתפק אי רצה לומר בסכין ארוכה במשמע, או אפילו בזה אחר זה, וקרי לה 'בבת אחת' דכשר ליזרק בבת אחת, כגון שחט זה אחר זה וקיבל זה אחר זה קודם שיזרוק כלל, דרצה מזה זורק רצה מזה זורק; אבל בזה אחר זה כגון שקבל דמה של זו וזרקו עד שלא קיבל את האחרת - לא אמר רבי עקיבא, ומודה בכי האי גוונא דאינו פוטר הדם הנזרק בשר האחרת מן המעילה.

תניא: 'אמר רבי שמעון: כשהלכתי לכפר פאני מצאני זקן אחד, ואמר לי (בלשון שאלה): אומר היה רבי עקיבא זריקה מועלת ליוצא (דהכי משמע במתניתין)? אמרתי לו: הן! וכשבאתי והרציתי דברים לפני חבירי שבגליל אמרו לי: הלא פסול הוא (שיצא), היאך מרצה על הפסול? וכשיצאתי והרציתי דברים לפני רבי עקיבא - אמר לי: בני, אי אתה אומר כן (שתהא זריקה מועלת ליוצא אף על פי שהוא פסול)? והרי המפריש חטאתו ואבדה, והפריש אחרת תחתיה, ואחר כך נמצאת הראשונה והרי שתיהן עומדות - מועלין בשתיהן, שחטן והרי דמן מונח בכוסות (כל זמן שלא נזרק) - מועלין בשתיהן (דבשר קדשי קדשים לפני זריקה מועלין בו)

(מעילה ז,ב)

נזרק דם של אחד מהם (נפסלה השניה במותר חטאת); אי אתה מודה שכשם שדמה פוטר את בשרה מן המעילה אף יפטור בשר חבירתה מן המעילה? אם הציל בשר חבירתה מן המעילה אף על פי שהוא פסול, דין הוא שיציל את בשרה (ואף על פי שיש פסול יוצא)'!

אמר ריש לקיש משום רב אושעיא: תשובה גנובה השיבו רבי עקיבא לאותו תלמיד: בבת אחת אִין, בזה אחר זה לא? דכיון דפסול הוא (כלומר: לא היתה מעלייתא הא דהשיבו 'ושחט את שתיהן' דמשמע דבבת אחת אז דמה פוטר בשר חבירתה אף על גב דפסול הוא, דהכי משמע: דכי היכי דמפרש רבי אלעזר לעיל דלא אמר רבי עקיבא אלא ששחט שתיהן בבת אחת, האי דאמר רבי עקיבא נמי הכא 'ושחט את שתיהן' - היינו בבת אחת, הא שחטן בזה אחר זה – לא, והיינו 'תשובה גנובה', כיון דפסול הוא: דמשעה שזרק דמה של אחת מהן נפסל השניה במוֹתר חטאת), מה לי בבת אחת - מה לי בזה אחר זה (הואיל וסבירא ליה לרבי עקיבא דדמה פוטר בשר חבירתה אף על גב דפסול משום מוֹתר חטאת, כי היכי דחשבת להו כגוף אחד - בשחטן נמי בזה אחר זה תהא דמה פוטר את של חבירתה! אלא ודאי תשובה גנובה היא: דלא שנא)?

אמר ליה רבי יוחנן לריש לקיש: ואתה אי אתה אומר כן (דחשבת להו כגוף אחד אף כי שחטן בזה אחר זה, דדמה פוטר בשר חבירתה)? אילו הפריש שתי אשמות לאחריות (שאם יאבד אחד מהן שיתכפר באחר) ושחט את שניהן, וקדם והעלה אימורין של אחד מהן קודם זריקה (ואחר כך זרק הדם מאשם שלא קרבו אימורין), אי אתה מודה שאם עלו (אותן אימורין) – ירדו (דזריקת דם דאידך לא מהניא להני אימורין דלאו דידיה, משום דמגופא אחרינא נינהו)? ואי סלקא דעתך (כדקאמרת בזה אחר זה נמי פוטר בשר חבירתה משום טעמא דאמרת) חד גופא הוא - אמאי אם עלו ירדו? האמר עולא (גבי גוף אחד): 'אימורי קדשים קלים שהעלן לפני זריקת דם - לא ירדו, נעשה לחמו של מזבח (דקלטן מזבח: דכיון דחד גופא הוא, כי הדר וזריק הדם לאחר העלאת אימורין - הויא זריקה, ולא ירדו)'!? (ואם כדבריך: דטעמיה דרבי עקיבא הוי משום דכחד גופא דמו, כי קָדם והעלה אימורין ושוב נזרק הדם דאידך דלא העלו אימורין - ליהני ליה דאם עלו לא ירדו! אלא מדאמרינן דירדו - שמע מינה דלאו משום דחד גופא הוא, אלא היינו טעמיה דרבי עקיבא: דכי שחט שתיהן בבת אחת - דמה פוטר בשר חבירתה: דרצה מזה זורק ורצה מזה זורק, ולא אוקמינן טעמא משום דחד גופא הוא, ולא 'תשובה גנובה' השיבו)!?

אישתיק (ריש לקיש).

אמר רבי יוחנן: קצצתינון לרגלוהי דינוקא (- דריש לקיש; וקרי 'ינוקא' לפי שהיה בחור ממנו, ואותביה הכי ולא ידע להשיבו; לישנא אחרינא: דדייקא דדייק דקאי הכי, והכי הוה גרסי והוה מדייקי להלכה על בוריה).

(ואי קשיא לך: מאי שנא גבי חטאות בבת אחת, דכי זרק דמה של אחת מהן דפוטר את בשר חבירתה, והכא לא מרצה זריקה דחד האימורין דאידך, דאמרינן 'אם עלו - ירדו'?

הא לא קשיא: דודאי גבי מעילה אמרינן דדמה של אחת מהן פוטרת את חבירתה מן המעילה, אבל לרצות האימורין במזבח - ודאי לא מרצה, אלא זריקת דם שלו בעינן, אף על גב דשחט שתיהן בבת אחת.)

תוספות ד"ה אמר רבי יוחנן קצצתינון רגלוהי דינוקא. כלומר: סתרתי דברי ריש לקיש, דודאי לא טעמא דרבי עקיבא משום דחד גופא הוא, דאם כן גבי מפריש שני אשמות וכו' שהבאתי למעלה - הוה לן למימר לא ירדו, כדפרישית: דנעשו לחמו של מזבח! אלא ודאי טעמיה דרבי עקיבא משום בת אחת.

ואי תימא מכל מקום, כיון דמהני טעמא דבבת אחת לענין לפטור הבשר מן המעילה - למה לא יועיל באימורין לעשותן לחמו של מזבח כמו דמדמה להו בטעמא דחד גופא הוא?

יש לומר דלא דמי: דאמרינן דטעמא גבי לפטור בשר מן המעילה משום בת אחת – ניחא: דודאי כיון דרצה מזה זורק רצה מזה זורק - דין הוא שיפטור מן המעילה אף בשר חברתה שלא נזרק דמה, אבל ליעשות לחמו של מזבח ולומר דלא ירדו - לא חשיבא כל כך האי טעמא; אלא אי אמרת דטעמא משום חד גופא – אם כן הוי טעם חשוב אף לענין שלא ירדו!?

משנה:

יש מעשה דמים (היינו זריקה) בקדשי קדשים להקל ולהחמיר, ובקדשים קלים כולהו להחמיר;

כיצד?

קדשי קדשים לפני זריקת דמים - מועלין באימוריהן ובבשר, לאחר זריקת דמים - מועלין באימוריהן ואין מועלין בבשר (דכבר יש בו שעת היתר לכהנים, והיינו 'להקל': דשוב אין בו מעילה); ועל זה ועל זה (על האימורין ועל הבשר, לאחר זריקה) חייב משום פיגול נותר וטמא (והיינו 'להחמיר': דקודם זריקה אין חייבין בכל הני, אבל לאחר זריקה נקבעו בכל הני); נמצא מעשה דמים בקדשי קדשים להקל ולהחמיר;

ובקדשים קלים כולן להחמיר, כיצד: קדשים קלים, לפני זריקת דמים אין מועלין לא באימורין ולא בבשר, לאחר זריקת דמים - מועלין באימורין (והיינו 'להחמיר': דקודם זריקה לא הוה בהו מעילה כלל, והשתא איתא מעילה באימורין) ואין מועלין בבשר, על זה ועל זה חייבין עליו משום פיגול נותר וטמא (והיינו נמי 'להחמיר', כדפרישית לעיל); נמצא מעשה דמים בקדשים קלים כולן להחמיר.

גמרא:

קתני (רישא): '(*בשר קדשי קדשים לאחר זריקה*) *אין מועלין בבשר*', מעילה הוא דליכא (משמע) הא איסורא איכא (לכהן האוכלן)?! ואמאי? הא ממונא דכהן הוא!

לא קשיא: משום דנסיב רישא '*מועלין*' - נסיב סיפא '*אין מועלין*' (והאי דקתני 'אין מועלין' - לאו דוקא, דמשמע מעילה הוא וכו', אלא משום דתנא רישא קודם זריקה מועלין בבשר - דהא 'מועלין' דוקא הוא: דאכתי אין בו היתר לכהנים - תנא סיפא נמי '*אין מועלין*').

אימא סיפא: '*בקדשים קלים כולהו להחמיר; כיצד? - בשר קדשים קלים לפני זריקת דמים - אין מועלין בהן ובאימוריהן, ואין חייבין עליהן משום פגול נותר וטמא; לאחר זריקת דמים מועלין באימוריהם ואין מועלין בבשר*.' - מעילה הוא דליכא (בבשר), הא איסורא איכא (לישראל האוכלו) - ואמאי, הא ממונא דבעלים הוא?

(והכא ליכא למימר משום דנסיב רישא 'מועלין' תנא סיפא נמי 'אין מועלין', דבתרוייהו בסיפא דרישא ובסיפא דסיפא – 'אין מועלין' קתני, וכי היכי דדייקינן הכא 'הא איסורא איכא' - הכי נמי דייקינן בסיפא דרישא, ואמאי אית ביה איסור אכילה?)

אמר רבי חנינא: ליוצאין (כגון שיצא הבשר חוץ למחיצתו ושוב נזרק הדם), ורבי עקיבא הוא (דאמר זריקה מועלת ליוצא), (ו)כי אמר רבי עקיבא 'זריקה מועלת ליוצא' - (להוציאו ממעילה ולהביאו) לשרפה, (ולאלתר, כמו שאר קדשים פסולין; ולהכי מהניא ליה זריקה: שאינו נשרף לאלתר אלא עד שתעובר צורתו)

(מעילה ח,א)

אבל (לענין להתירו) לאכילה הוא דלא מרצה (לא אמר שתהא זריקה מועלת, והיינו דקאמר 'איסורא איכא': דאסורה באכילה משום יוצא).

תוספות [דף ז,ב] ד"ה כי אמר רבי עקיבא מועלת ליוצא לשרפה. פירוש: אין הכי נמי דאיסורא איכא, דמיירי בבשר שיוצא; עד כאן לא קאמר ר"ע דזריקה מועלת ליוצא אלא לענין לאקבועי בפיגול ונותר וטמא, וצריך עיבור צורה לשרפן, שאין זה קרוי 'פסולו בגופו' דאמר בפסחים (דף פב.) ישרף מיד: דזריקה מהניא ליה ומשוי ליה כאילו לא יצא, והויא ליה 'פסולו מחמת דבר אחר', דאמרינן בפסחים (שם) שצריך עיבור צורה [המשך דף ח,א] אבל לאכילה לא מרצה, כלומר: אבל לענין שיאכל לא מהניא זריקה;

ולא נראה: דמה לו להזכיר עיבור צורה דלא איירי ביה רבי עקיבא? הוה ליה למימר 'עד כאן לא קאמר ר"ע אלא לאקבועי במעילה ולחיוביה משום פיגול ונותר וטמא'!

ועוד קשיא: דבפסחים (דף פב.) משמע דלא מהניא זריקה להצריך עיבור צורה, דאמר התם 'נטמא הפסח או שיצא - ישרף מיד'

ונראה לפרש דהכי נמי קאמר: כי קאמר רבי עקיבא זריקה מועלת ליוצא, כלומר: לענין דברים האמורים במשנה לאקבועי בפיגול, אבל מכל מקום לשריפה אזיל מיד, דלא פליג אמתניתין.

הדרן עלך קדשי קדשים